
77

УДК 821.112.2           DOI: 10.31249/chel/2023.03.04

Новикова С.Ю.
ДУРАК, ШУТ И ПЛУТ: О САМОИНСЦЕНИРОВКЕ

В АВТОБИОГРАФИЧЕСКИХ ПОВЕСТЯХ
ТОМАСА БЕРНХАРДАÓ

Независимый исследователь,
Россия, Санкт-Петербург, fotinya@gmail.com

Аннотация. В статье исследуются особенности самопрезентации в авто-
фикциональной прозе австрийского писателя Томаса Бернхарда (1931−1989).
Герой пяти повестей (1975−1982), написанных на материале биографии писателя,
наделен плутовскими чертами. В этом плутовском образе можно различить сим-
волические маски дурака, шута и плута, имевшие существенное значение для
становления европейского плутовского романа. Исследуются особенности этой
стилизации, высказывается предположение о том, что плутовской характер воз-
никает в автобиографии под влиянием идей Ф. Ницше и оказывается связан с
проблемой искусства и становления художника. Выявляются литературно-
исторические корни, к которым восходят плутовские черты в характере героя.

Ключевые слова: австрийская литература ХХ в.; автобиография; авто-
фикшн; плутовской роман; Томас Бернхард.

Поступила: 04.03.2023     Принята к печати: 13.06.2023

Ó Новикова С.Ю., 2023

mailto:fotinya@gmail.com


Новикова С.Ю.

78

Novikova S.Y.
A fool, а rogue, and a jester: self-presentation in

the autobiographical narratives of Thomas BernhardÓ

Independent researcher,
Russia, Saint Petersburg, fotinya@gmail.com

Abstract. This article examines the peculiarities of self-presentation in the auto-
fictional prose of the Austrian writer Thomas Bernhard (1931−1989). The protagonist
of five novellas (1975−1982), based on the authorʼs biography, is endowed with ro-
guish traits. Within this roguish portrayal, symbolic masks of the fool, jester, and rogue,
significant in the development of the European picaresque novel, can be discerned. The
study explores the particularities of this stylization and suggests that the roguish charac-
ter emerges in the autofiction under the influence of Friedrich Nietzscheʼs ideas, relating
to the problem of art and the artistʼs development. Additionally, the article investigates
the literary-historical origins which the roguish characteristics of the protagonist can be
traced back to.

Keywords: the twentieth-century Austrian literature; autobiography; autofiction;
rouge novel; Thomas Bernhard.

Received: 04.03.2023                                                  Accepted: 13.06.2023

Введение

В статье анализируются пять повестей, составляющих «кано-
ническую» автобиографию классика австрийской литературы Тома-
са Бернхарда (1931–1989): «Причина: прикосновение» (Die Ursache.
Eine Andeutung, 1975), «Подвал: ускользание» (Der Keller. Eine Ent-
ziehung, 1976), «Дыхание: выбор» (Der Atem. Eine Entscheidung,
1978), «Холод: изоляция» (Die Kälte. Eine Isolation, 1981) и «Ребе-
нок как ребенок» (Ein Kind, 1982). Поначалу они были восприняты
читателями и критиками как исключительно автобиографические
и даже исповедальные, их художественный характер был замечен
не сразу. Погружаясь в чтение этих повестей, нельзя не заметить,
что в образе их главного героя отчетливо проявляют себя плутов-
ские черты. Одним из первых на это обратил внимание австрий-
ский литературовед В. Шмидт-Денглер, заметив, что в каждой
повести герой уклоняется от правил, не подчиняется им, нередко

Ó Novikova S.Y., 2023

mailto:fotinya@gmail.com


Дурак, шут и плут: о самоинсценировке
в автобиографических повестях Томаса Бернхарда

79

совершая абсурдные поступки, отмеченные «вопиющей глупо-
стью» (eklatante Dummheit) [Schmidt-Dengler, 1998, S. 230]. При
этом характер персонажа многомерен, и «трикстерский»1 принцип
не является для него определяющим. Тем не менее он отчетливо
проявляется в поступках героя: юный Томас Бернхард лжет, водит
за нос воспитателей и врачей, нарушает всевозможные запреты и
табу. Далее мы проанализируем составляющие этого характера,
попытаемся прояснить его литературно-исторические корни, а
также предположить, какой смысл обретает в автобиографии по-
добная стилизация.

Дурак, шут и плут: свобода вненаходимости

При более тщательном рассмотрении плутовского характера в
нем легко различить архетипические фигуры дурака, плута и шута,
имевшие важнейшее значение для развития европейского романа.

Многие исследователи, занимавшиеся культурным типом
дурака приходят к одному и тому же выводу: дурак всегда занима-
ет метапозицию внутри социального и символического порядка.
Обобщая наблюдения Э. Велсфорда [Welsford, 1935], М. Бахтина
[Бахтин, 2012] и Дж. Агамбена [Агамбен, 2021], М. Липовецкий
отмечает: «Отчужденность, вненаходимость и парабазис2 поме-
щают дурака в метапозицию, воплощающую свободу “посреди”
культурных и социальных конвенций» [Липовецкий, 2021, p. 314].
По мысли Бахтина, простодушное непонимание героя организует
повествование почти всегда, когда речь заходит о разоблачении
некоей «дурной условности». Она может быть связана с бытом,
моралью, политикой, искусством или другой сферой и изображается

1Необходимо согласиться с М. Липовецким, который предлагает провести
границу между понятием «трикстер», относящимся к области мифологии, и вос-
ходящими к этому мифологическому источнику «социокультурными амплуа», в
которых выступают персонажи мировой литературы (плут, шут, дурак, самозва-
нец, авантюрист и др.) [Липовецкий, 2021, p. 306].

2Дж. Агамбен в работе «Пульчинелла, или Развлечения для детей»
(Pulcinella ovvero Divertimento per li regazzi, 2015, рус. пер. – 2021) высказывает
мнение о том, что роль Пульчинеллы в конечном счете неизбежно сводится к
парабазису – выходу из действия, прерыванию рассказываемой истории [Агам-
бен, 2021, с. 45].



Новикова С.Ю.

80

с точки зрения человека, не причастного ей [Бахтин, 2012, с. 416].
В повестях Бернхарда разоблачению подвергается власть тотали-
тарных идеологических систем – национал-социализма и католи-
цизма, с которыми сталкивается герой. Он выступает в роли наив-
ного персонажа (дурака, простака), который постоянно получает
пощечины и удары от воспитателей национал-социалистического,
а затем католического интерната. «Во мне все еще рос неудержи-
мый страх перед Грюнкранцем; каждый раз, стоило мне попасть
ему на глаза, он давал мне пощечину, без всякой причины, – ок-
ликнет меня и бьет по щеке, вынырнет откуда-нибудь, выкрикнет
мою фамилию и бьет, как будто так и полагалось, только увидит
меня – сразу дает пощечину. Не проходило и недели, пока я жил в
интернате, чтобы Грюнкранц раза два в неделю не отвешивал мне
пощечину…» [Бернхард, 2006, с. 51]. Тумаки и оплеухи сыплются
на героя за проступки, совершенные по неосторожности или рас-
сеянности: он проспал сигнал воздушной тревоги («Причина») или
пришел на сбор организации «Юнгфольк», младшей группы Гит-
лерюгенда, в неподходящий форме – не в черных, как все, а в ко-
ричневых брюках («Ребенок как ребенок»).

Дурак как будто бы неосознанно саботирует мероприятия
национал-социалистов, невольно выбирает позицию неучастия.
Протагонист лишь чувствует, но никак не может осмыслить про-
исходящее с ним, что создает иронический эффект. Показателен
эпизод из повести «Ребенок как ребенок». Герой, из-за нелепой
ошибки родственников оказавшийся в колонии для трудновоспи-
туемых подростков, стал участником спектакля, в котором ему
досталась роль ангела. На генеральной репетиции все прошло хо-
рошо, однако во время премьеры воспитательница, написавшая
пьесу, неожиданно толкнула его в спину так сильно, что он бук-
вально вылетел в зал. «На ногах я, правда, удержался, но ни слова
вымолвить не мог. От растерянности я раскинул руки – а значит, и
крылья – в стороны, как полагалось по роли, но своих фраз так
и не выдавил. Тогда сочинительница схватила меня за подол соб-
ственной розовой нижней юбки, служившей ангельским облачени-
ем, и утащила меня за кулисы. Я рухнул на скамью в проходе за
сценой. Спектакль продолжался. Все шло как по маслу, только ан-
гел подкачал. Он сидел на скамье в проходе и плакал, а в зале в это
время опустился занавес и загремели аплодисменты» [Бернхард,



Дурак, шут и плут: о самоинсценировке
в автобиографических повестях Томаса Бернхарда

81

2006, с. 545]. Формой неосознанного саботажа, бегством от тота-
литарной системы предстают и победы юного героя в соревнова-
ниях по бегу, о которых сообщается в повестях «Причина» и «Ре-
бенок как ребенок»: «Побеждал-то я только оттого, что у меня
длинные ноги, и еще оттого, что безумно боялся проиграть. А охо-
ты к спорту у меня вообще никогда не было, я и до сих пор нена-
вижу любой спорт» [Бернхард, 2006, с. 54].

Маска дурака возникает и в другом контексте. Герой повестей
предстает феноменально невнимательным, не способным усвоить
и запомнить самые простые вещи. Занимаясь игрой на скрипке, он
регулярно получает от учителя удары смычком по пальцам за рас-
сеянность («Причина»). В описанном выше эпизоде с театральной
постановкой у него уходят недели на то, чтобы выучить роль, со-
стоящую всего из нескольких фраз, а попытка их воспроизвести
заканчивается провалом.

В образе главного героя можно различить и черты шута. Об-
раз Ганса Вурста, комического персонажа немецкого народного
театра, был чрезвычайно близок Бернхарду. «Сам писатель, по
собственной воле и характеру своего выдающегося дара, принял
на себя роль шута. В своих пьесах он задевал, подначивал зрите-
лей. Его бесконечные поношения всего австрийского без попыток
“скучной” аргументации, перехлестывая через край, утверждали в
конце концов освободительную силу смеха», – отмечала Н.С. Пав-
лова [Павлова, 2005, с. 45]. В cвоем исследовании «Гансвурст и
Государство. Малая история комического: от Моцарта до Томаса
Бернхарда» Г. Шайт, описывая трансформации категории комиче-
ского в австрийской культуре, указывает на отголоски шутовского
образа Гансвурста в сценических произведениях писателя [Scheit,
1995, S. 193−196]. Шут (Narr) в них (особенно это касается более
поздних драм) – чрезвычайно характерная фигура. Центральный
герой «Cилы привычки» (Die Macht der Gewohnheit, 1974), «Ми-
нетти» (Minetti, 1977), «Лицедея» (Der Theatermacher, 1984) и многих
других пьес – «человек духа» (Geistesmensch), если воспользовать-
ся определением самого Бернхарда [Bernhard, 2005, S. 141], –
предстает в образе пожилого шута, арлекина. Каждая из подобных
эксцентричных шутовских фигур при этом наделяется чертами
биографии автора. Монологи бернхардовских протагонистов-шутов,
обращающих свой юмор против государства или себя самих, там,



Новикова С.Ю.

82

где они прибегают к самоиронии, наполнены, как и речь Гансвур-
ста, повторами, игрой слов, изобилуют грамматическими несогла-
сованностями [Scheit, 1995, S. 196]. Исследователь указывает и на
характерный для народной комедии низовой юмор [Scheit, 2018,
S. 455]. Бернхардовские протагонисты крайне внимательны к еде и
непрестанно изрыгают ругательства в чей-нибудь адрес. «Фекаль-
ный» юмор, играющий не последнюю роль в представлениях с
участием Гансвурста, трансформируется, по мнению Шайта, в по-
ругания государственной политики. «Человек духа заменяет твор-
ческую деятельность приемом пищи и резонирует по поводу того,
что его повсюду окружают нечистоты – таковыми ему видится по-
литика, особенно австрийская» [Scheit, 2018, S. 455]. И только об-
ласть сексуального – еще одна чрезвычайно характерная сфера
юмора Гансвурста – остается, по мнению Шайта, незатронутой.
Бернхардовские персонажи ее избегают [Scheit, 2018, S. 455].

В автобиографии, повествующей о драматических, а порой и
трагических событиях детства и юности писателя, герой выступает
в роли шута cкорее «косвенно»: время от времени он совершает
комические выходки и проявляет шутовское озорство. Кроме того,
несмотря на то, что он непрестанно получает тумаки, оплеухи и
подзатыльники, ему удается выжить во враждебной среде. Это
сближает его с персонажами народного театра (Гансвурстом, Кас-
паром, Пьеро и др.), которые упрямо противостоят сыплющимся
на них неприятностям и побоям. Шуты выживают в передрягах,
которые им приходится переживать, и, согласно традиции народ-
ного театра, никогда не умирают на сцене [Sumper, 2013, S. 20].
«Сама смерть оказывается фальшивкой, и во всем мире не найдет-
ся дерева, на котором можно было бы повесить дурака», – цитиру-
ет М. Липовецкий Э. Велсфорда, указывая на терапевтическую
функцию, которую выполняет для социума смех, возбуждаемый
дураком [цит. по: Липовецкий, 2021, p. 312]. «Убивать его совер-
шенно бесполезно: сколько ни расстреливай его, сколько ни ве-
шай, он все равно воскреснет», – cообщает и Дж. Агамбен о Пуль-
чинелле [Агамбен, 2021, с. 62].

В роли шута в повестях Бернхарда выступает и автор-
повествователь, который с азартом дразнит читателей многократ-
ными навязчивыми повторениями «неудобных» фактов. Подобные
повторы могут быть связаны с воспоминаниями о национал-



Дурак, шут и плут: о самоинсценировке
в автобиографических повестях Томаса Бернхарда

83

социалистическом прошлом австрийцев или о трущобах Шерцхау-
зерфельда – неблагополучного района города Зальцбурга. Вот, на-
пример, очевидно перформативный, призванный вызывать нега-
тивную эмоциональную реакцию соотечественников, пассаж из
повести «Причина»: «Шерцхаузерфельд был вечным, несмывае-
мым позорным пятном нашего города, и отцы города отлично зна-
ли об этом позорном пятне: название этих трущоб, этого позорно-
го пятна, то и дело появлялось в газетах – то в судебных отчетах,
то в утешительных обещаниях правительства земли. И обитатели
этого позорного пятна на теле Зальцбурга сознавали, что они все
скопом и есть это позорное пятно. И они все больше и больше ста-
новились позором для города, здесь сосредоточилось все, что го-
род пытался замолчать или затушевать, все, от чего бежит нор-
мальный человек, когда он может убежать, здесь скопилась вся
нечисть Зальцбурга, и до сегодняшнего дня эти шерцхаузерфельд-
ские трущобы остались позорным пятном, которого стыдится весь
город Зальцбург, когда ему напоминают об этом сплаве нищеты,
сплаве голода, грязи и преступлений» [Бернхард, 2006, с. 35].

Появляется в текстах повестей и персонаж-плут. Для пони-
мания этой маски оказывается значимым понятие лиминальности,
которое М. Липовецкий рассматривает как частное проявление
метапозиции плутовского персонажа [Липовецкий, 2021, p. 314].
Лиминальность, в трактовке антрополога Виктора Тэрнера, это
состояние двойственности в культурном пространстве, выпадение
из cистемы культурных и социальных норм [Тэрнер, 1983, с. 169].
Плут находится на границах нескольких миров, не принадлежа
полностью ни к одному из них.

Высказанный тезис лучше всего иллюстрируют эпизоды ав-
тобиографии, связанные с незаконным пересечением австрийской
границы. В каждом из них протагонист не просто перебирается
через границу: но напряжение нарастает, ситуация «эскалируется»,
переходы становятся все более сложными и рискованными. Так, в
первой повести «Причина» главный герой, четырнадцатилетний
подросток, неоднократно переходит из Австрии в Германию и
обратно, пользуясь то немецким пропуском, то австрийским удо-
стоверением личности. Однажды его ловят и конвоируют под
ружьем в таможню. После этого способ пересечения границы ста-
новится более хитроумным: герой перебирается на территорию



Новикова С.Ю.

84

другой страны на спине у знакомого таможенника, прячась под его
пелериной. Он выступает в роли контрабандиста, нелегально про-
нося через границу коробочки с сахарином. И наконец, без цели,
из чистого озорства, он решает прихватить с собой своего малень-
кого брата. «Один раз я даже взял с собой сводного братишку, се-
милетнего мальчика, и перенес его через границу, без ведома моей
матери и дедушки, и я сам не знаю, как мне пришла в голову такая
дикая мысль, ужаснувшая моих родных, о последствиях я, разуме-
ется, не думал <…>. И вообще время тогда было жуткое, безот-
ветственное, нас везде ожидали всякие ужасы, всякие невероят-
ные происшествия», – сообщает рассказчик в повести «Причина»
[Бернхард, 2006, c. 88]. Этот мотив находит свое продолжение в
повестях «Дыхание» и «Холод». Природа описанных плутней
вполне бескорыстна: их единственная цель – нарушение запрета и
расширение рамок дозволенного.

Повествование в автобиографии обнаруживает некоторые
элементы сюжетной структуры пикарескного романа. К ним отно-
сится кумулятивный сюжет, основанный на хронотопе дороги. Ав-
тобиография повествует о странствиях героя, не имеющего устойчи-
вого места в жизни и не принимающего этот мир. Герой оставляет
гимназию и устраивается учеником в продуктовую лавку. В данном
случае это биографический факт из жизни писателя Бернхарда, хотя
герои плутовского романа действительно нередко нанимаются в
услужение. Пикаро, согласно наблюдению Л. Пинского, «то ходит с
“корзиной”, подносит покупки с рынка, то помогает на кухне (так
называемый picaro de cocina – кухонный пикаро), ибо любит устраи-
ваться поближе к котлу» [Пинский, 1989, с. 156]. Положение слуги
оказывается удобной позицией для наблюдения за жизнью других.
Сближает повествование с пикареской и повествовательная пер-
спектива – двойная точка зрения («тогда» и «сейчас»). Повество-
вание ведется от лица умудренного опытом человека, рассказы-
вающего о своей юности.

Тем не менее следует указать на одно существенное отличие.
Как справедливо отмечает Е.М. Мелетинский, в повествованиях о
плутах, будь они животными или людьми, атмосфера плутовства
является универсальной, в них господствует «всеобщая “триксте-
риада”» [Мелетинский 1986, с. 228]. «Эта атмосфера трикстериады
сама по себе является чертой низменного и комического; она создает



Дурак, шут и плут: о самоинсценировке
в автобиографических повестях Томаса Бернхарда

85

циническую модель мира и в далекой перспективе возможность са-
тиры» [Мелетинский 1986, с. 228]. В автобиографии Бернхарда
трикстериада не является тотальной. Плутовство оказывается огра-
ничено действиями главного персонажа. Окружающая социальная
среда (соученики по интернату, жители Зальцбурга, пациенты ле-
чебных заведений) изображается совсем не в сатирическом ключе.
И лишь главный герой, ребенок и подросток, наделяется плутов-
скими чертами.

Трикстериада: предыстория художника

Возрождение плутовского романа в европейской литературе
XX в. – хорошо исследованная тема [Hoffmeister, 1986; Gebauer, 2006;
Malkmus, 2011]. После перерыва в несколько столетий он, в виде
совокупности отдельных повествовательных элементов, оживает
на страницах произведений Андре Жида, Томаса Манна, Гюнтера
Грасса и многих других авторов. Это возрождение оказывается
связано с философскими представлениями о кризисе субъекта, во
многом определившими культуру XX в. Так, по мнению Ю. Якобса,
скепсис в отношении субъекта и неверие в продуктивное понима-
ние жизненного пути человека приводят Томаса Манна в «При-
знаниях авантюриста Феликса Круля» (1954) к иронии над рома-
ном воспитания и автобиографией, а также их героем. В центр
манновского повествования помещается герой-пикаро, а для изо-
бражения общества использован сатирический подход. Читателю
предлагается свободная последовательность эпизодов, лишенная
телеологии [Jacobs, 1983, S. 97].

Однако причины, по которым герой автобиографии Берн-
харда наделяется «трикстерскими» чертами, представляются нам
совершенно иными. Концепция субъекта в автобиографии Берн-
харда имеет двойственный характер. С одной стороны, автобио-
графический проект демонстрирует личность героя, являющуюся
продуктом экзистенциального бунта. Она создает саму себя, осво-
бождаясь от репрессивных духовных систем – национал-
социализма и католицизма. С другой стороны, описывая становле-
ние этой личности, Бернхард отказывается приписывать ее своему
биографическому «я». Автор в автобиографии «прячется» за не-
ким собирательным образом ребенка и подростка послевоенного



Новикова С.Ю.

86

времени. Фраза-манифест «Все едино» [Бернхард, 2006, c. 220],
рефреном звучащая в повести «Подвал», означает отказ от инди-
видуальности и субъективности. При этом автобиографические
повести демонстрируют отчетливую телеологическую направлен-
ность жизненного проекта: ребенок и подросток постепенно ста-
новится художником, человеком искусства.

В 1987 г., после публикации пяти повестей, Бернхард заклю-
чил письменное соглашение со своим немецким издателем Зиг-
фридом Унзельдом. Согласно этому документу весной 1988 г. он
обязался опубликовать шестую и последнюю часть своей автобио-
графии – повесть «Сомнение» (Der Zweifel)1. Она так и не была
написана, однако сохранились свидетельства относительно ее
предполагаемого содержания. Речь шла о судьбе «Амрас» (Amras,
1964) – ранней повести Бернхарда, которую тот особенно ценил.
«Сомнение» должно было заканчиваться короткой фразой: «При-
нято». Этот текст телеграммы из издательства, куда была отправ-
лена «Амрас», подтверждал, что поводов сомневаться более нет:
писательская карьера Бернхарда состоялась [Huber, Mittermayer,
2018, S. 167−168]. О том, что история жизни персонажа имеет в
автобиографии Бернхарда отчетливую внутреннюю направлен-
ность свидетельствует и ключевой эпизод пятой повести, «Ребенок
как ребенок». Поездка из деревни в Зальцбург на украденном у
отчима велосипеде предстает в ней, как уже не раз отмечали ис-
следователи [Honold, 1998, S. 18; Gruber, 1999, S. 108], аллегориче-
ским изображением рождения художника.

C какой целью автор наделяет автобиографического героя
плутовскими чертами? Ответ на этот вопрос, на наш взгляд, следу-
ет искать в работах Фридриха Ницше.

Сразу следует отметить, что Ницше не принадлежал к числу
наиболее важных для писателя мыслителей. Философский гори-
зонт бернхардовских произведений был в гораздо большей мере
сформирован чтением Монтеня, Паскаля, Вольтера, Новалиса,
Шопенгауэра и Кьеркегора [Huber, 2018, S. 394]. В личной биб-
лиотеке Бернхарда можно было обнаружить книги Ницше, издан-

1 Предполагалось, что ее напечатает австрийское издательство «Рези-
денц», а окончательные права на все шесть повестей в итоге отойдут издательству
«Зуркамп», которое представлял Унзельд.



Дурак, шут и плут: о самоинсценировке
в автобиографических повестях Томаса Бернхарда

87

ные с 1970-х годов [Huber, 2018, S. 395]. Впрочем, отсылки к
Ницше появляются уже в ранних бернхардовских произведениях,
таких как роман «Помешательство» (Verstörung, 1967) или повесть
«Ваттен» (Watten, 1969). Оценить, насколько глубоко Бернхард
погружался в произведения философа, довольно трудно. Б. Хиль-
дебранд в очерке о рецепции Ницше в немецкоязычной литературе
отмечает, что идеи Ницше были восприняты Бернхардом «поверх-
ностно», но в то же время «гениально» [Hillebrand, 2011, S. 466].

Для автобиографии писателя «ницшеанский текст» приобре-
тает центральное значение. Важнейшую роль в повестях играет
оппозиция между правдой и ложью, восходящая к трактату фило-
софа «Об истине и лжи во вненравственном смысле» (1873), где
правда разоблачается как риторический конструкт [Marquardt,
1990, S. 156; Eyckeler, 1995, S. 34]. Ф. Эйклер отмечает, что совпа-
дения мыслей и словесных формулировок настолько поразитель-
ны, что влияние работы Ницше на текст автобиографии Бернхарда
следует признать крайне вероятным [Eyckeler, 1995, S. 40].

В трактате «Веселая наука» (1882) Ницше говорит об особом
актерском инстинкте, который, по его мнению, присущ выходцам
из социальных низов. Он вырабатывается в семьях низших сосло-
вий, которые вынуждены приспосабливаться к переменчивым об-
стоятельствам жизни. Им приходится «ловко по одежке протягивать
ножки, все наново приспосабливаться к новым обстоятельствам,
всякий раз притворяться и прикидываться по-новому – постепенно
держать нос по всякому ветру и самим становиться почти что но-
сом – мастером того органически усвоенного и заядлого искусства
вечной игры в прятки, которую у животных называют mimicry»
[Ницше, 1996a, с. 687]. Подобный инстинкт накапливается от по-
коления к поколению, «пока, наконец, не становится барским, не-
разумным, необузданным, пока не приучается к тому, чтобы будучи
инстинктом, командовать другими инстинктами, и не порождает
актера, “художника” (поначалу скомороха, враля, фигляра, дурня,
клоуна, также и классического лакея, Жиль Блаза: ибо в таких типах
дана предыстория художника и довольно часто даже “гения”») [den
Schauspieler, den „Künstler“ <…> (den Possenreißer, Lügenerzähler,
Hanswurst, Narren, Clown zunächst, auch den klassischen Bedienten,
den Gil Blas: denn in solchen Typen hat man die Vorgeschichte des
Künstlers und oft sogar die des „Genies“)] [Ницше, 1996a, с. 687−688].



Новикова С.Ю.

88

Сказанное ранее о плутовских ипостасях протагониста берн-
хардовской автобиографии – масках, привносящих в литературу
тесную связь с театральными подмостками [Бахтин, 2012, с. 412], –
вполне гармонирует с «трикстерским» рядом, на который указыва-
ет Ницше. Предстает герой и в роли актера: «Для меня уже с четы-
рех, с пяти, с шести лет жизнь навсегда стала каким-то спектаклем,
я видел сотни тысяч влюбленных в нее лицедеев, после премьеры
спектакли становились все искуснее, реквизит менялся, актеров, не
понявших свою роль в данной пьесе, выгоняли вон, и так оно шло
бесконечно. И все актеры – я сам, весь реквизит – это я, и режиссер
тоже я сам» [Бернхард, 2006, с. 216].

Отдельно необходимо сказать о маске «враля»
(Lügenerzähler). Обобщая изыскания Дж. Агамбена и других авторов,
М. Липовецкий называет власть над нарративом одной из опреде-
ляющих черт плутовского характера. Трикстер обладает властью
над словом, повествованием, раскрывая «творческий и субверсив-
ный потенциал, скрытый в языке, иногда выступая метафорой
языка и повествования в целом» [Липовецкий, 2021, p. 311]. Наибо-
лее ярко в этой ипостаси персонаж проявляет себя в последней по-
вести «Ребенок как ребенок». Потерпев неудачу в попытке добрать-
ся до Зальцбурга, сломав взятый без спроса велосипед и вымокнув
до нитки, в рассказе другу он представляет свое путешествие как
уверенную победу. «С каждым словом я приходил во все больший
экстаз и, вдохновившись собственным восторгом по поводу сооб-
щаемых событий, присовокупил целый ряд сочных подробностей,
представляющих собой либо некоторое преувеличение, либо даже
прямое дополнение фактов вымыслами, чтобы не сказать грубой
ложью. Сидя на скамеечке под окном рядом с кроватью Шорши, я
рассказал ему потрясающую, насыщенную драматическими собы-
тиями историю, причем был искренне убежден, что мне удалось
создать настоящее литературное произведение, хотя в то же время
не допускал ни тени сомнения, что речь в ней идет о подлинных
событиях и фактах» [Бернхард, 2006, с. 462]. В названном эпизоде
все ипостаси плутовского характера объединяются воедино. Пер-
сонаж проявляет себя как плут, обманом завладевающий велосипе-
дом, шут, выкидывающий озорной трюк, и дурак (простак), кото-
рый, терпит неудачу и оказывается, катапультируясь вверх ногами в
кювет, в самом жалком положении. В отсутствие зрителей ребенок



Дурак, шут и плут: о самоинсценировке
в автобиографических повестях Томаса Бернхарда

89

разыгрывает представление перед самим собой: «Когда мы на вы-
соте, нам больше всего нужны восхищенные зрители, их-то мне
как раз и не хватало. И я удовлетворился самонаблюдением и само-
восхищением» [Бернхард, 2006, с. 443]; «Рассвет придал моему по-
явлению у дедовского дома некий театральный эффект, весьма для
меня благоприятный» [Бернхард, 2006, с. 456] и т.д. Именно это по-
вествование о рождении художника становится кульминационным
эпизодом всего автобиографического проекта Бернхарда.

Генезис характера

Следы плутовского романа у Бернхарда восходят не к его ис-
торическим испанским образцам. Они приходят из более поздней
литературной традиции. В первую очередь из любимых Бернхардом
французских произведений эпохи Просвещения1. Черты пикарески
отчетливо проявляются, например, в «Простодушном» (1767) Воль-
тера [Бахтин, 2012, с. 415] и в «Племяннике Рамо» (1762−1773) Ди-
дро [Бахтин, 2012, с. 381]. Обнаружить заметное сходство можно
между героем повестей Бернхарда и простодушным персонажем
повести Вольтера «Кандид, или Оптимизм» (1759), которая во мно-
гом является пародией на плутовской роман. Постоянно претерпе-
вающий несчастья наивный Кандид, странствуя, встречает предста-
вителей всех слоев общества. Со временем его наивность уступает
место зрелости. Он приходит к выводу о том, что стоит возделывать
свой сад, уклоняясь от окончательного выбора в пользу той или
иной концепции мира. В повестях Бернхарда герой переживает
разочарование и в католической и национал-социалистической
пропаганде, и в мрачном пессимизме деда, своего наставника.

Необходимо указать на значение образа шута для всего
творчества Ницше. Фигура Гансвурста или Дурака (Narr) и мотив
подлинного или разыгрываемого шутовского безумия чрезвычай-
но важны для философа, особенно в его произведениях позднего
периода [Benne, 2005, S. 220]. В «Так говорил Заратустра» (1883)

1В. Вагнер указывает на то, что около 80% цитат из французской литературы
приходится у Бернхарда на произведения, написанные в XVI−XVIII вв. К числу
наиболее значимых авторов относятся Декарт, Паскаль, Монтень, Вольтер, Дидро,
Руссо [Wagner, 1999, S. 22].



Новикова С.Ю.

90

канатный плясун выступает пародией на сверхчеловека, его шу-
товской версией. О глупце, шуте говорят афоризмы из «Веселой
науки» (1882) и «Дионисийские дифирамбы» (1888−1889), где фи-
лософ уравнивает голоса поэта и шута (в переводе В. Топорова –
«глупца»): «Глупец! Пиита!» (Nur Narr! Nur Dichter!) [Ницше,
1993, c. 62]. Родство Гансвурста, персонажа, появившегося в Но-
вое время, и античного Диониса было известно Ницше из его изы-
сканий по истории театра. Особенно же важную роль маска шута,
Гансвурста, приобретает в автобиографическом Ecce Homo
(1888−1889) [Benne, 2005, S. 220]. «Я ужасно боюсь, чтобы меня
не объявили когда-нибудь святым; вы угадаете, почему я наперед
выпускаю эту книгу: она должна помешать, чтобы в отношении
меня не было допущено насилия... Я не хочу быть святым, скорее
шутом... Может быть, я и есмь шут... (Ich will kein Heiliger sein, lie-
ber noch ein Hanswurst... Vielleicht bin ich ein Hanswurst). И не смотря
на это или, скорее, несмотря на это – ибо до сих пор не было ничего
более лживого, чем святые, – устами моими глаголет истина», – при-
знается рассказчик [Ницше, 1996b, c. 762]. Фигура Гансвурста в
Ecce Homo – фигура комментатора, предлагающего комическую
интерпретацию жизненной трагедии философа, утверждает К. Бен-
не, и одновременно маска циника [Benne, 2005, S. 223].

Наконец, можно упомянуть и еще один источник, более
близкий Бернхарду по времени. Существенную роль фигура шута
играла в произведениях Венской группы (1952−1964) – объедине-
ния писателей, которое оказало значительное влияние на Бернхар-
да в самые ранние годы его творческой биографии – в начале 1960-х
годов. Х.К. Артманн, К. Байер и Г. Рюм активно задействовали в
своих сценических произведениях маски народного театра, восхо-
дящие к комедии дель арте. В их драмолетах (коротких театраль-
ных пьесах) регулярно появлялись Гансвурст, Каспер, Панч и Пье-
ро [Sumper, 2013, S. 1]. Фигуры, пришедшие из народного театра,
должны были возмущать спокойствие, провоцировать и скандали-
зировать консервативную театральную публику того времени.



Дурак, шут и плут: о самоинсценировке
в автобиографических повестях Томаса Бернхарда

91

Выводы

Безусловно, плутовские маски проявляются в автобиографии
Бернхарда не в столь явном виде, как в традиционной пикареске.
Однако они пронизывают литературный материал автобиографии
своей традиционной символикой. Характер протагониста повестей
нельзя свести исключительно к плутовской составляющей, и тем
не менее он отчетливо явлен в автобиографии. С одной стороны, в
соответствии с мыслью М. Бахтина, составляющие его маски вы-
ражают критическую позицию автора по отношению к миру: «тя-
желому и мрачному обману противопоставляется веселый обман
плута, корыстной фальши и лицемерию – бескорыстная простота и
здоровое непонимание дурака, и всему условному и ложному –
синтетическая форма шутовского (пародийного) разоблачения»
[Бахтин, 2012, с. 414−415]. С другой стороны, трикстерские черты в
характере главного персонажа оказываются, на наш взгляд, тесней-
шим образом связаны с идеей становления художника и телеоло-
гией всего автобиографического проекта.

Список литературы

Агамбен Дж. Пульчинелла, или Развлечения для детей в четырех сценах / пер. с ит.
М. Лепиловой. – Москва : Носорог, 2021. –144 с.

Бахтин М.М. Формы времени и хронотопа в романе: очерки по исторической
поэтике // Бахтин М.М. Собрание сочинений : в 7 т. – Москва : Русские слова-
ри, 2012. – Т. 3. – С. 340–489.

Бернхард Т. Все во мне…: автобиография / пер. с нем. Р. Райт-Ковалевой, В. Фа-
деева, Т. Баскаковой, Е. Михелевич. – Санкт-Петербург : Изд-во Ивана Лимба-
ха, 2006. – 573 с.

Липовецкий М. Теория трикстера // Зборник Матице спрске за славистику. – Vol. 2021,
N 100. – P. 305−339. – URL: https://doi.org/10.18485/ms_zmss.2021.100.20

Мелетинский Е.М. Плутовской роман // Мелетинский Е.М. Введение в историче-
скую поэтику эпоса и романа. – Москва : Наука, 1986. – C. 226–237.

Ницше Ф. Веселая наука (lа gaya scienza) / пер. К.А. Свасьяна // Ницше Ф. Сочи-
нения в двух томах. – Москва : Мысль, 1996a. – Т. 1. – C. 491–719.

Ницше Ф. Ecce Homo. Как становятся сами собою / пер. Ю.М. Антоновского //
Ницше Ф. Сочинения в двух томах. – Москва : Мысль, 1996b. – Т. 2. –
С. 693−769.

Ницше Ф. Стихотворения. Философская проза / сост., вступ. ст. М. Кореневой ;
пер. с немецкого. – Санкт-Петербург : Худож. лит., 1993. – 672 с.

https://nosorog.media/book/pulchinella
https://doi.org/10.18485/ms_zmss.2021.100.20


Новикова С.Ю.

92

Павлова Н.С. О характере австрийской литературы // Павлова Н.С. Природа ре-
альности в австрийской литературе. – Москва : Языки славянской культуры,
2005. – С. 13–46.

Пинский Л.Е. «Гусман де Альфараче» и поэтика плутовского романа // Пинский Л.Е.
Магистральный сюжет. − Москва : Сов. писатель, 1989. – C. 148−186.

Тэрнер В. Символ и ритуал / пер. В.А. Бейлиса, И.М. Бакштейна. – Москва : Нау-
ка, 1983. – 277 с.

Benne C. Ecce Hanswurst – Ecce Hamlet : Rollenspiele in Ecce Homo // Nietzschefor-
schung. – 2005. – Vol. 12, Iss. JG. – S. 219−228. URL: https://doi.org/
10.1524/nifo.2005.12.jg.219

Bernhard Th. Korrektur // Bernhard Th. Werke : in 22 Bdn. – Frankfurt a. M. : Suhr-
kamp, 2005. – Bd. 4 : Korrektur. – 380 S.

Eyckeler F. Reflexionspoesie: Sprachskepsis, Rhetorik und Poetik in der Prosa Thomas
Bernhards. – Berlin : E. Schmidt, 1995. – 293 S.

Gebauer M. Wendekrisen: Der Pikaro im deutschen Roman der 1990er Jahre. – Trier :
Wiss. Verl. Trier, 2006. – 271 S.

Gruber B. Familiäre Intertextualität: Zur Genealogie von Thomas Bernhards Schreiben //
Das erinnerte Ich: Kindheit und Jugend in der deutschsprachigen Autobiographie der
Gegenwart / hrsg. von M. Bollacher, B. Gruber. – Paderborn : Bonifatius, 1999. –
S. 103–119.

Hillebrand B. Literatur und Dichtung (deutschsprachig) // Nietzsche. Handbuch : Leben –
Werk – Wirkung / hrsg. von H. Ottmann. – Stuttgart : J.B. Metzler, 2011. – S. 444−466.

Der moderne deutsche Schelmenroman: Interpretationen / hrsg. von Hoffmeister G. –
Amsterdam : Rodopi, 1986. – 254 S.

Honold A. „Bernhards Dämonen” // Thomas Bernhard – eine Einschärfung / hrsg. von
Hoell J. u.a. – Berlin : Vorwerk 8, 1998. – S. 17–25.

Huber M. Philosophie // Bernhard-Handbuch : Leben – Werk – Wirkung / hrsg. von
Huber M., Mittermayer M. – Stuttgart : J.B. Metzler, 2018. – S. 394−402.

Huber M., Mittermeier M. Autobiographie. Entstehungsgeschichte // Bernhard-Handbuch:
Leben – Werk – Wirkung / hrsg. von Huber M., Mittermayer M. – Stuttgart :
J.B. Metzler, 2018. – S. 166−168.

Jackobs J. Der deutsche Schelmenroman. Eine Einführung. – München : Artemis,
1983. – 135 S.

Malkmus B. The german picaro and modernity: between underdog and shape-shifter. –
New York : Continuum, 2011. – 232 S.

Marquardt E. Gegenrichtung. Entwicklungstendenzen in der Erzählprosa Thomas
Bernhards. – Tübingen : Max Niemeyer Verlag, 1990. – 198 S.

Scheit G. Hanswurst und der Staat: eine kleine Geschichte der Komik: Von Mozart bis
Thomas Bernhard. – Wien : Deuticke, 1995. –256 S.

Scheit G. Komik, Ironie, Übertreibung // Bernhard-Handbuch: Leben – Werk – Wir-
kung / hrsg. von Huber M., Mittermayer M. – Stuttgart : J.B. Metzler, 2018. –
S. 452−456.

Schmidt-Dengler W. „Auf dem Boden der Sicherheit und Gleichgültigkeit”. Zu Thomas
Bernhard Autobiographie ‚Der Keller‘ // Autobiographien in der österreichischen Li-

https://doi.org/10.1524/nifo.2005.12.jg.219
https://doi.org/10.1524/nifo.2005.12.jg.219
https://www.amazon.de/-/en/Franz-Eyckeler/e/B001K6OBDA/ref=dp_byline_cont_book_1


Дурак, шут и плут: о самоинсценировке
в автобиографических повестях Томаса Бернхарда

93

teratur: von Franz Grillparzer bis Thomas Bernhard / hrsg. von Amann K., Wagner K. –
Insbruk ; Wien : Studien-Verlag, 1998. – S. 217–239.

Sumper M. Hanswurst, Kasper, Punch und Pierrot in den Dramoletten der Wiener
Gruppe. – Göttingen : Optimus, 2013. – 62 S.

Wagner W. „Franzose wäre ich gern gewesen”: Zur Rezeption französischer Literatur
bei Thomas Bernhard. – Frankfurt a.M. [etc] : Lang, 1999. – 148 S.

Welsford E. The fool: his social and literary history. – New York : Farrar & Rinehart,
1935. – 373 p.

References

Agamben, G. (2021). Pulʼchinella, ili Razvlecheniya dlya detej v chety’rex scenax [Pul-
cinella, Or Entertainment for Children]. Moscow: Nosorog.

Bakhtin, M. (2012). Formy vremeni i khronotopa v romane: ocherki po istoricheskoj
poetike [Forms of Time and of the Chronotope in the Novel: Notes Toward a Histori-
cal Poetics]. In M. Bakhtin, Sobranie sochinenij: v 7 t. [Collected Works: in 7 volumes]
(vol. 3, pp. 340–489). Мoscow: Russkie slovari.

Bernhard, Th (2006). Vse vo mne…: avtobiografiya [All in me… Autobiography]. Saint
Petersburg: Izdatelʼstvo Ivana Limbakha.

Lipovetsky, M. (2021). Teoriya trikstera [Theory of Trickster]. Зборник Матице спрске за
славистику, 2021(100), 305–339. URL: https://doi.org/10.18485/ms_zmss.2021.100.20

Meletinsky, E.M. (1986). Plutovskoj roman [Rogue Novel]. In E.M. Meletinsky, Vve-
denie v istoricheskuyu poetiku eposa i romana [Introduction to the Historical Poetics
of Epic, Romance, and Novel] (pp. 226–237). Мoscow: Nauka.

Nietzsche, F. (1996) Veselaya nauka (la gaya scienza) [The Gay Science (La Gaya
Scienza)] (K.A. Svasʼyan, Trans.). In F. Nietzsche, Sochineniya v dvukh tomakh
[Collected Works in Two Volumes] (vol. 1, pp. 491–719). Moscow: Myslʼ.

Nietzsche, F. (1996). Ecce Homo. Kak stanovyatsya sami soboyu [Ecce Homo: How
One Becomes What One Is] (Yu.M. Antonovskij, Trans.). In F. Nietzsche, Sochi-
neniya v dvukh tomakh [Collected Works in Two Volumes] (vol. 2, pp. 693−769).
Moscow: Mysl’.

Nietzsche, F. (1993). Stikhotvoreniya. Filosofskaya proza [Poetry. Philosophical Prose].
Saint Petersburg: Khudozhestvennaya literatura.

Pavlova, N.S. (2005). O kharaktere avstrijskoj literatury [On the Character of Austrian
Literature]. In N.S. Pavlova, Priroda realʼnosti v avstrijskoj literature [The Nature of
Reality in Austrian Literature] (p. 13−46). Moscow: Yazyki slavi͡anskoi kulʼtury.

Pinsky, L.E. (1989). “Gusman de Al'farache” i poetika plutovskogo romana [“Guzman
de Alfarache” and the Poetics of the Picaresque Novel]. In L.E. Pinsky, Magistralʼnyj
syuzhet [Main Plot] (pp. 148–186). Moscow: Covetskii pisatelʼ.

Turner, V. (1983). Simvol i ritual [Symbol and Ritual] (V.A. Bejlis & I.M. Bakshtejn,
Trans.). Moscow: Nauka.

Benne, C. (2005) Ecce Hanswurst – Ecce Hamlet: Rollenspiele in Ecce Homo. Nietzschefor-
schung, 12(JG), 219−228. URL: https://doi.org/10.1524/nifo.2005.12.jg.219

https://doi.org/10.1524/nifo.2005.12.jg.219


Новикова С.Ю.

94

Bernhard, Th. (2005). Korrektur. In Th. Bernhard, Werke: in 22 Bdn (vol. 4). Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Eyckeler, F. (1995). Reflexionspoesie: Sprachskepsis, Rhetorik und Poetik in der Prosa
Thomas Bernhards. Berlin: E. Schmidt.

Gebauer, M. (2006). Wendekrisen: Der Pikaro im deutschen Roman der 1990er Jahre.
Trier: Wiss. Verl. Trier.

Gruber, B. (1999). Familiäre Intertextualität: Zur Genealogie von Thomas Bernhards
Schreiben. In M. Bollacher & B. Gruber (Eds.), Das erinnerte Ich: Kindheit und Ju-
gend in der deutschsprachigen Autobiographie der Gegenwart (pp. 103–119). Pader-
born: Bonifatius.

Hillebrand, B. (2011). Literatur und Dichtung (deutschsprachig). In H. Ottmann (Ed.),
Nietzsche. Handbuch: Leben – Werk – Wirkung (pp. 444−466). Stuttgart: J.B. Metzler.

Hoffmeister, G. (Ed.). (1986). Der moderne deutsche Schelmenroman: Interpretationen.
Amsterdam: Rodopi.

Honold, A. (1998). “Bernhards Dämonen”. In J. Hoell et al. (Eds.), Thomas Bernhard –
eine Einschärfung (pp. 17–25). Berlin: Vorwerk 8.

Huber, M. (2018). Philosophie. In M. Huber & M. Mittermayer (Eds.), Bernhard-
Handbuch: Leben – Werk – Wirkung (pp. 394−402). Stuttgart: J.B. Metzler.

Huber, M., & Mittermeier, M. (2018). Autobiographie. Entstehungsgeschichte. In
M. Huber & M. Mittermayer (Eds.), Bernhard-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung
(pp. 166−168). Stuttgart: J.B. Metzler.

Jackobs, J. (1983). Der deutsche Schelmenroman. Eine Einführung. München: Artemis.
Malkmus, B. (2011). The german picaro and modernity: between underdog and shape-

shifter. New York: Continuum.
Marquardt, E. (1990). Gegenrichtung. Entwicklungstendenzen in der Erzählprosa Tho-

mas Bernhards. Tübingen: Max Niemeyer Verlag.
Scheit, G. (1995). Hanswurst und der Staat: eine kleine Geschichte der Komik: Von

Mozart bis Thomas Bernhard. Wien: Deuticke.
Scheit, G. (2018) Komik, Ironie, Übertreibung. In M. Huber & M. Mittermayer (Eds.),

Bernhard-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung (pp. 452−456). Stuttgart: J.B. Metzler.
Schmidt-Dengler, W. (1998). “Auf dem Boden der Sicherheit und Gleichgültigkeit“. Zu

Thomas Bernhard Autobiographie „Der Keller“. In K.Amann & K. Wagner (Eds.),
Autobiographien in der österreichischen Literatur: von Franz Grillparzer bis Tho-
mas Bernhard (pp. 217–239). Insbruk; Wien: Studien-Verlag.

Sumper, M. (2013). Hanswurst, Kasper, Punch und Pierrot in den Dramoletten der
Wiener Gruppe. Göttingen: Optimus.

Wagner, W. (1999). „Franzose wäre ich gern gewesen”: Zur Rezeption französischer
Literatur bei Thomas Bernhard. Frankfurt a.M. u.a.: Lang.

Welsford, E. (1935). The fool: his social and literary history. New York: Farrar &
Rinehart.




